
 1 

Das Märchen „Dornröschen“ als Zeitspiegel—interpretiert aus geistiger Sicht 
von Maximilian Yehudi Schäfer 
 
Das Märchen Dornröschen ist sicher eines der bekanntesten Märchen der Gebrüder 
Grimm. Wohl ein jeder, der sich halbwegs gebildet nennt, kennt es zumindest in 
seinen Grundzügen. Märchen sind nicht nur Kindergeschichten – im Eigentlichen 
sind es Botschaften aus der Welt der Weisheit für uns Menschen zur Orientierung, in 
einer manchmal rätselhaften Welt. Diese Botschaften hüllen sich in eine symbolhafte 
Bildsprache, deren tieferer Sinn, wie die Sprache der Träume, erst wieder gelernt 
werden muss. Dann erst wirken sie richtungsweisend und letztlich befreiend für unser 
persönliches Leben. Alle Bildsymbole und Figuren stehen für geistig-seelische 
Realitäten in uns selbst. So heißt es zu Beginn dieses Märchens, dass ein König und 
eine Königin sich sehnlich ein Kind wünschen, aber lange keines bekommen 
konnten. In der Sprache der Entsprechungen steht der König für den Logos, die 
göttliche Ordnung oder die Vernunft und die Königin für den Eros, die ansprechende 
Form. Diese beiden Prinzipien sind aber für sich alleine genommen unvollständig und 
unfruchtbar ohne ein Drittes, das aus ihnen erst entstehen soll. In der christlichen 
Überlieferung ist es das Christuskind, das göttliche Bewusstsein im Menschen. In 
anderen Überlieferung hat es andere Namen z. B. Buddhanatur, Tao oder Horus.  
Ausgerechnet ein Frosch, Symbol der triebhaften Sexualität, verkündet nun der 
Königin die anstehende Geburt des lange ersehnten Kindes. Warten nicht auch wir 
oft insgeheim in unserem Leben, dass irgendetwas Grosses, Wunderbares sich 
ereignen möge, ohne genau zu wissen was? 
Das Kind, das schließlich geboren wird, ist so schön, dass der König außer sich vor 
Freude ist. Die Verstandesvernunft vermag das göttliche Wunder nicht zu fassen, 
das immer größer ist als unsere Vorstellung Und dieses neu geborene Kind steht für 
die himmlische Seele in uns, oft unserem Alltagsbewusstsein entzogen. Nur in 
seltenen Momenten des Tiefberührtwerdens, z.B. durch ein Naturschauspiel, den 
Tönen eines vollendeten Musikstückes oder einer tiefen Liebesumarmung, taucht 
dieser Spiegel des Göttlichen in uns, als Empfinden und Sehnsucht aus dem Meer 
des Nichtbewussten auf. Schönheit ist ein wesentliches Attribut des Göttlichen und 
im Englischen heißt das Märchen demnach auch „Sleeping Beauty“. 
Mit dem Geburt des Göttlichen beginnt nun aber auch das Drama, denn das 
gefallene materielle Bewusstsein setzt dem Reinen und Unschuldigen immer einen 
Widerstand entgegen. In der Bildsprache der Bibel beispielsweise wird das göttliche 
Kind, der Erlöser, vom weltlichen Herrscher Herodes verfolgt und er schreckt in 
seinem Wahn nicht zurück, ihm hunderte von Knaben zu opfern, in der Hoffnung, 
dass der gesuchte Messias unter ihnen sein möge. Eine fast identische Geschichte 
gibt es in der indischen Legende vom Krishnaknaben. 
In unserem Märchen vom Dornröschen ist es die 13. Fee, Symbol der 
Widersachermacht, die einen tödlichen Fluch über das schöne Dornröschen 
ausspricht, der gerade noch von einer guten Fee in einen hundertjährigen Schlaf 
abgemildert werden kann. 
Damit ist das Schicksal des schönen Kindes besiegelt. Und wenn wir uns auch 
wünschen, es könnte verschont bleiben, so ahnen wir doch, dass dieser Fluch 
zwingend ist. Und wie voraus gesagt, betritt es an seinem 15. Geburtstag in 
Abwesenheit des Königs, also der rationalen Vernunft, eine geheime Kammer des 
Schlosses, die sich in einem Turm, Symbol der Verstandeshybris, befindet, trifft dort 
eine alte Frau, hinter der sich die böse Fee verbirgt, sticht sich, wie prophezeit mit 
der Spindel und fällt darauf sofort in einen tiefen Schlaf. 



 2 

Der Stich mit der Spindel steht hier für die Dominanz des Verstandesdenkens über 
das instinkthaften Gefühlswesen des Kindes, das bei einem Menschen tatsächlich so 
mit etwa 15 Jahren eintritt. Damit wird die Kindesunschuld zerstört und dieser 
Prozess wird oft gleich gesetzt mit dem Verlust des Urvertrauens oder der 
Vertreibung aus dem Paradies. Da aber der Urgrund der Welt Liebe ist, bedeutet die 
Dominanz des Verstandes mit seiner kritischen Beurteilung der materiellen 
Verhältnisse und der Menschen eine Bewusstseinstrübung, die in der Sprache des 
Märchens als Schlaf bezeichnet wird. 
Damit drückt diese ewige Weisheitsgeschichte etwas aus, was wir auch von 
Mystikern und spirituellen Lehrern gehört haben, dass der natürliche Mensch sich in 
einem schlafähnlichen Zustand befindet, aus dem ein Erwachen erst möglich ist, 
wenn die Zeit reif ist, im individuellen durch ein geistiges Erwachen der Seele und im 
Kollektiven der Menschheitsgeschichte, durch das Erscheinen des Messias. 
Gleichzeitig mit dem Fall in den Schlaf beginnt um das Schloss eine hohe und 
scheinbar undurchdringliche Dornenhecke zu wuchern. Die Dornenhecke steht in der 
Entsprechung für die gestörte, neurotische Persönlichkeit, die, weil sie glaubt sich 
schützen zu müssen, sich so sehr nach außen abschottet, dass kaum noch neue 
lebendige und ihrer Entwicklung förderliche Erfahrungen und Ideen sie erreichen 
kann. Dies kann so weit gehen, dass alles was einem Menschen dann von außen an 
Angeboten des Lebens begegnet, nach bereits eingeschliffenen eigenen Filtern (fehl-
) interpretiert wird. Der Mensch sieht dann nur noch das, was er entsprechend seinen 
inneren Mustern zu erkennen glaubt. Eine solche Haltung ist weit verbreitet und in 
unseren westlichen Gesellschaftssystemen fast schon zur Norm geworden. John 
Lennon hat sie in seinem Lied „Nowhere man“ genial interpretiert: 
 
he's a real nowhere man,  
sitting in his nowhere land,  
making all his nowhere plans for nobody.  
 
doesn't have a point of view,  
knows not where he's going to,  
isn't he a bit like you and me?  
 
nowhere man, please listen,  
you don't know what you're missing,  
nowhere man,the wolrd is at your command  
 
he's as blind as he can be,  
just sees what he wants to see.  
nowhere man can you see me at all?  
 
nowhere man, don't worry  
take your time don't hurry,  
leave it all till somebody else lends you a hand……. 
 
 
 
Daraus erklärt sich dann auch das Phänomen, dass viele Menschen z.B. in 
Krisensituationen, wie bei dem verheerenden Tsunami in Asien, überhaupt nicht 
mehr in der Lage sind, auf eine aktuelle Bedrohung angemessen zu reagieren, was 
dann oft zur tödlichen Katastrophe führt. 



 3 

Wäre da nicht im Lande die Sage vom schlafenden schönen Dornröschen und gäbe 
es nicht immer wieder von Zeit zu Zeit heldenhafte Jünglinge, die ihr Leben daran 
setzen, um sie wach zu küssen, wir hätten das schöne Kind längst vergessen. Nur 
ganz im Verborgenen unserer Seele tragen wir, besonders wenn wir noch jung und 
unschuldig sind, eine geheime eine Ahnung und Sehnsucht in uns nach etwas 
Verlorenem, etwas Unnennbarem. Dieses Etwas äußert sich auf einer unreifen Stufe 
oft in unrealistischen Sehnsüchten und Fantasien nach dem Helden oder der 
Prinzessin unserer Träume. Eine ganze Industrie von Billigliteratur und 
Boulevardmedien lebt davon. Ebenso ist ein jeglicher Starkult ein Ausdruck dieses 
fehlgeleiteten Sehnens, bei dem diese Ahnung eines Göttlichen in uns nach außen in 
das Idol projiziert wird. 
So steht der Prinz symbolisch für das aktive Streben nach dem Guten und Wahren, 
der sich nicht mit einer Liebesillusion oder einem unrealistischen Lebenstraum 
zufrieden geben kann, sondern nicht aufhört zu suchen, bis das innerste Geheimnis 
unseres Wesens, die göttliche Seele erweckt worden ist. Menschheitsgeschichtlich 
steht der Prinz im Märchen Dornröschen auch für den Messias, den Gottessohn, der 
erst erscheint, wenn die Zeit reif ist—in der Sprache des Märchens nach 100 
Jahren—um die menschliche Seele aus ihrem Schlaf der materiellen Wahnes zu 
erlösen. Viele Geisteshelden haben es schon vor ihm versucht und sind gescheitert, 
erst der „Gesalbte“, das Christusbewusstsein, vermag die Dornen in Blumen zu 
verwandeln, weil seiner Allmacht nichts widerstehen kann, da alles was existiert 
bereits sein Eigentum ist. Diese Blumen stehen auch symbolisch für das neue 
Friedensreich, die „Lilienzeit“, wie der Deutsche Mystiker Jakob Böhme sie genannt 
hat, der diese kommende Epoche des Weltfriedens in seinen Visionen bereits vor 
über 250 Jahren geschaut hat. 
Dieses goldene Zeitalter wird dann erscheinen, wenn das Urmännliche, nämlich das 
Ideal, das sich im Willen zum Guten und Streben nach dem Wahren ausdrückt, mit 
dem Urweiblichen, der freudvollen Hingabe an das Göttliche, das sich in Schönheit 
der Form und Anmut im Selbstausdruck darstellt, wieder vereinigen wird, im Märchen 
ausgedrückt, als der Kuss des Prinzen für das Dornröschen ( in einer älteren Version 
heißt es, dass sie sich geschlechtlich vereinigen ). 
Mit dem Erwachen der Prinzessin erwacht auch der gesamte Hof wieder zu neuem 
Leben, so wie wenn wir seelisch mit uns selbst ganz tief im Reinen sind, uns plötzlich 
die gesamte Welt um uns herum ein freundliches Gesicht zu zeigen scheint. Aus der 
Sicht des erwachten Bewusstseins dient alles scheinbar Verhängnisvolle letztlich 
dazu, durch die Transformation des Unerlösten und Abgründigen immer neue 
Aspekte im Spektrum des Lebens zu erschaffen, wie aus der Erde fressenden Raupe 
durch Verwandlung in der Dunkelheit und Enge des Kokons sich ein wunderschöner, 
von Nektar ernährender Schmetterling entfaltet. 
Alle mythischen Überlieferungen, zu denen auch unsere Volksmärchen gehören, 
sind letztlich Heilsgeschichten mit ( fast immer ) einem Happy-End, weil das 
Christusbewusstsein sich geschichtlich bereits in die gefallene Materie hineingeopfert 
hat und jetzt in dieser Zeit im kollektiven Seelengrund der Menschheit in vielen 
Erwachenden die geistige Wiedergeburt erfährt. Dieses Geschehen, das sich jetzt 
mitten unter und um uns auf vielerlei Weise entfaltet, ist allerdings für den 
vernunftorientierten Weltverstand noch weitest gehend verborgen  
( Jesus: „Mein Reich ist nicht von dieser Welt.“ ). Und das ist gut so, damit das Neue 
nicht wieder, wie geschichtlich so oft geschehen, von dem um sein Überleben 
kämpfenden, gefallenen materiellen Bewusstsein, dem „Evil Empire“ vereinnahmt 
und in seiner befreienden Kraft verdreht werden kann. Vieles deutet darauf hin, dass 



 4 

das Neue Bewusstsein, wenn es diesmal erscheint, bleiben und seine Qualitäten 
unserer Erde aufdrücken wird. 
 
Urheber ist Maximilian Yehudi Schäfer 
 


